"La follia € una domanda di aiuto che non sappiamo accogliere”.

di Laura Tussi

“La follia € una domanda di aiuto che non sappiamo accogliere”. Con l'intervista di Maurizio
Costanzo, Basaglia ci ha costretto a guardare in faccia cid che preferivamo non vedere. Senza
dignita, senza liberta, senza relazione, non puo esistere alcuna cura.

Franco Basaglia & stato molto piu di uno psichiatra. E stato un pensatore radicale, un intellettuale
militante, un uomo che ha messo in discussione il cuore stesso del rapporto tra societa, potere e
follia, sostenendo per primo che... “non si pud curare qualcuno togliendogli la dignita”, come
avveniva nei manicomi.

A piu di quarant’anni dalla sua morte, il suo nome continua a dividere, a interrogare, a provocare.
Eppure, per comprendere davvero il senso della cosiddetta “rivoluzione basagliana”, occorre
tornare alle sue parole, al modo in cui egli stesso definiva il suo lavoro e il significato della follia.
Uno dei documenti piu chiari e diretti del suo pensiero resta l'intervista concessa a Maurizio
Costanzo nel 1978, in un momento cruciale della storia italiana: pochi mesi dopo I'approvazione
della legge 180 del 1978, la legge che avrebbe avviato la chiusura dei manicomi. Un documento
che pubblichiamo qui sotto.

In quell’intervista Basaglia non parla come un ideologo, ma come un uomo che ha attraversato i
luoghi dell’esclusione e ne ha visto la violenza quotidiana. In queste parole € gia contenuto il cuore
del pensiero basagliano. La follia non & un oggetto estraneo da isolare, ma una possibilita umana.
La normalita non & uno stato naturale, ma una condizione costruita socialmente. || manicomio non
€ un luogo di cura, ma un’istituzione totale che annulla I'individuo.

Basaglia maturd queste convinzioni a partire dall’esperienza diretta. Quando nel 1961 arrivo al
manicomio di Gorizia, trovd reparti chiusi, pazienti legati ai letti, corpi sedati, vite sospese. Da li
nacque una pratica nuova: aprire i reparti, abolire le contenzioni, restituire parola e nome ai
ricoverati. Non fu un gesto simbolico, ma un atto politico nel senso piu profondo del termine.

Nel suo pensiero il sapere psichiatrico non & mai neutro. Ogni diagnosi, ogni pratica, ogni
istituzione porta con sé una quota di potere. Per questo Basaglia insisteva sul rischio che la
medicina diventasse uno strumento di controllo sociale, soprattutto nei confronti dei piu fragili, dei
devianti, dei poveri.

La legge 180 rappresento il punto di arrivo di questo percorso, ma non la sua conclusione.
Basaglia stesso era consapevole che la chiusura dei manicomi non bastava. Senza servizi
territoriali, senza una rete di cura, senza un cambiamento culturale profondo, il rischio era quello di
spostare semplicemente il problema.

Negli anni successivi, il dibattito attorno alla sua eredita & rimasto acceso. C’é chi vede nella
riforma un atto di civilta senza precedenti e chi ne sottolinea le criticita applicative. Ma al di la delle
valutazioni, una cosa appare indiscutibile: Basaglia ha costretto la societa italiana a guardare in
faccia cid che preferiva non vedere.

Il suo lascito non € solo una legge, ma una domanda ancora aperta: che cosa facciamo della
sofferenza mentale? La rinchiudiamo, la medicalizziamo, la ignoriamo, o proviamo a riconoscerla
come parte della nostra comune umanita? Basaglia non ha mai offerto risposte semplici. Ha perd
indicato una direzione: senza dignita, senza liberta, senza relazione, non pud esistere alcuna cura.
La sua frase — «non si pud curare qualcuno togliendogli la liberta» — € una sintesi potente non solo
di una riforma psichiatrica, ma di una visione del’'uomo, della cura e della responsabilita etica della
societa. Commentarla significa attraversare filosofia, medicina, diritto e politica, perché Basaglia
parla della cura come relazione, non come dominio.

Una diagnosi non giustifica la privazione dei diritti

Basaglia rovescia I'idea tradizionale secondo cui la sofferenza mentale giustificherebbe la
sospensione dei diritti. Per lui, la liberta non & un premio da concedere dopo la guarigione, ma una
condizione necessaria perché la guarigione sia possibile.



Hannah Arendt, riflettendo sulla dignita umana, scrive: «La liberta non & mai un fatto privato: esiste
solo nello spazio tra gli uomini». Togliere la liberta a chi soffre significa espellerlo da quello spazio
umano condiviso. Non & piu un soggetto, ma un oggetto di gestione. Basaglia denuncia proprio
guesto passaggio: quando la cura diventa custodia, smette di essere cura.

Michel Foucault, nella Storia della follia, ha mostrato come [l'istituzione manicomiale nasca meno
da esigenze terapeutiche che da bisogni di ordine sociale: «La follia & stata rinchiusa non perché
fosse malattia, ma perché disturbavay. Basaglia raccoglie questa eredita critica e la rende pratica
clinica e politica. La sua frase denuncia una verita scomoda: spesso cid che viene chiamato “cura”
e in realta esercizio di potere, normalizzazione forzata, silenziamento della differenza. In questo
senso, togliere la liberta non & un effetto collaterale della cura, ma la sua negazione.

Nessuna persona é la sua malattia

La psichiatria istituzionale ha a lungo identificato I'individuo con la sua diagnosi. Basaglia rompe
questo automatismo: prima del disturbo c’é una persona, con una storia, un corpo, una voce.
Emmanuel Lévinas afferma: «L’altro non & cid che posso comprendere, ma colui verso cui sono
responsabile». Curare, allora, non significa correggere I'altro, ma rispondere alla sua vulnerabilita
senza annullarne l'alterita. La liberta € il segno concreto di questo riconoscimento: senza liberta
non c’é incontro, solo amministrazione del disagio.

Basaglia non parla solo ai medici, ma alla societa intera. Se non si pud curare senza liberta, allora
il problema non €& solo clinico, ma politico e sociale. La sofferenza mentale non pud essere espulsa
in luoghi chiusi per tranquillizzare i “normali”. Albert Camus scrive ne “L’'uomo in rivolta”: «Dare un
nome sbagliato alle cose contribuisce alle disgrazie del mondo». Chiamare “cura” la privazione
della liberta significa occultare una violenza. Basaglia restituisce alle parole il loro peso morale: o
la cura € emancipazione, oppure € una forma raffinata di esclusione.

La forza della frase di Basaglia sta nella sua attualita. Ogni volta che una societa risponde al
disagio con la reclusione, con l'isolamento, con la sospensione dei diritti in nome della sicurezza o
dell’efficienza, quella frase torna a interrogare: stiamo curando o stiamo solo allontanando cio che
ci inquieta?

Simone Weil lo aveva intuito con radicalita: «L’oppressione rende folli, non la follia a rendere
oppressi». Basaglia, con parole piu semplici ma non meno rivoluzionarie, ci ricorda che la liberta
non € un lusso terapeutico, ma il fondamento stesso di ogni cura autentica. Dove la liberta viene
negata, puo esserci controllo, contenimento, ordine. Ma non guarigione.

Trascrizione integrale dell’intervista di Maurizio Costanzo a Franco Basaglia

Ma lei sa che ci sono ancora molti suoi colleghi che pensano invece che si debba insegnare
quello che insegnavano a lei?

Il problema & che noi medici, e tutti i professionisti, hanno un grosso problema: i due poli di una
contrapposizione, il sapere e il potere nella medicina. Bisogna vedere quanto il medico usa il suo
sapere come potere e viceversa. Quanto il medico risponde ai bisogni di chi cura e all'inverso
quanto usa il sapere per reprimere.

Professor Basaglia, che cos’e la follia?
Il problema della normalita e della follia € un problema che ha agitato sempre 'uomo e il mondo.
Bisogna vedere quale normalita e quale follia. Questo ¢ il problema.

Qual é la normalita per lei?
E la situazione nella quale noi ci troviamo, chiusi nella societa nella quale viviamo, nel sistema
sociale nel quale viviamo.

Quindi la follia sarebbe...

La follia € una condizione umana. In noi c’é tanto la follia quanto la ragione. Il problema & che la
societa, per dirsi civile, dovrebbe accettare tanto la ragione quanto la follia, mentre invece tende a
rifiutare la follia, a rinchiuderla, a escluderla.

Lei ha sempre combattuto contro il manicomio.

Il manicomio & il luogo dove la persona perde la sua identita. Entra una persona, esce un numero.
[l manicomio non cura, custodisce. E un luogo di violenza istituzionale, anche quando & animato
dalle migliori intenzioni.



Ma qualcuno sostiene che il manicomio servisse a proteggere la societa.

La societa si protegge da cid che non capisce. Il manicomio serve a togliere dalla vista cio che
disturba, cid che mette in crisi le regole. Ma cosi non si cura nessuno, si elimina il problema
spostandolo altrove.

E la malattia mentale allora cos’é?

E una sofferenza. Ma prima ancora & una domanda. Una domanda di relazione, una domanda di
senso, una domanda di essere con gli altri. Se questa domanda non trova risposta, si trasforma in
qualcosa che fa paura.

Lei non nega I’esistenza della malattia mentale?

No, io nego che la malattia mentale possa essere ridotta a un fatto puramente biologico o a una
devianza da reprimere. La sofferenza esiste, ma esiste dentro una storia, dentro un contesto
sociale.

Con la legge 180 i manicomi vengono chiusi. Non & una scelta rischiosa?

E rischioso continuare a rinchiudere le persone. E rischioso pensare che il problema sia risolto
togliendolo dalla vista. La vera difficolta & costruire servizi, relazioni, responsabilita. Ma & l'unica
strada possibile.

Quindi la liberta viene prima della cura?
Senza liberta non c’é cura. Non si pud curare qualcuno togliendogli la dignita.

Laura Tussi, 14 gennaio 2026



